# 『上清大洞眞經』の構成について

### 序言 問題の所在

り。 (『真誥』卷五、一一b五) るなり。之を讀むこと萬過、畢らば、便ち仙たるな若し『大洞眞經』を得れば、復た金丹の道を須たざ

『大洞眞經』を一萬回讀誦すれば昇仙できるとする

である。

と評價する言葉が見られるのも周知のことであろう。『眞誥』に、『大洞眞經』を「仙道の至經」(同、一五a四)明確に提示したものとしてよく知られている。同じく『眞誥』の言葉は、仙藥の服用に代わる新たな昇仙法を

『上清大洞眞經』の構成について

垣 內 智 之

該經の構成や內容に言及するものは、決して多くないのもっていたかについては、實は、よく分かっていない。もっていたかについては、實は、よく分かっていない。れば昇仙できるという『大洞眞經』がどのような內容をれば昇仙できるという『大洞眞經』がどのような內容をとって、これら『眞誥』の言葉が、『大洞眞經』こそそして、これら『眞誥』の言葉が、『大洞眞經』こそ

卷にして、前に「回風混合之道」有りて、辭旨の假『大洞眞經』は、今、世中に兩本有り。一は則ち大按ずるに、『登眞隱訣』第二「經傳條例」に云ふ、

九

附 互ひに相ひ混糅して、 其の中に乃ち數語の右英の說く所と同じき有れども、 多くは是れ浮偽なり。 分別すべからず。 一本は唯だ三十九章有り。 (中略) 叉

(宋・陳景元『上淸大洞眞經玉訣音義』 \_\_ \_\_ a

四

『玉注』一卷有り。

合の道」を含むものとがあったという。 洞眞經』には、三十九章のみから成るものと、「徊風混 られない佚文である。これによれば、 この『登眞隱訣』の文章は、 道藏所收の現行本には見 陶弘景の頃の 大

ることを示しており、 複雜さは、 のは安易に過ぎよう。道藏本『上清大洞眞經 れが右文に言う「大卷」の系統を引くものだと推定する 題する一章が置かれている。 收錄されており、その卷末には「徊風混合帝一秘訣」と なるほど道藏には、『上淸大洞眞經』 それが明らかに複數の要素から成り立ってい 假に六朝期に讀誦されていた內容 しかし、だからと言ってこ と題する經典が の構 成 0

> はずなのである。 であろう後世の附加部分を削ぎ落とさねば見えてこない

とともに、 がどのような要素から構成されているかを明らかにする か否かを確認してみたい。 そこで本稿では、『上清大洞眞經』を分析して、 讀誦されていた內容の痕跡をそこに認め得る 該經

#### 傳統 の誇示

三代天師張宇初謹書」とされるものである。 されており、 六卷すべてに「茅山上清三十八代宗師蔣宗瑛校勘」と記 觀妙先生朱自英述」とされる序文が置かれる。また、 一方は、「正一嗣教道合無爲闡祖光範眞人領 そして、程公端という人物の手に成るもう一篇の後序 『上清大洞眞經』 さらに卷末に置かれる二篇の後序のうちの の卷頭には、「茅山上清二十三代宗! 道 教事四十 全 師

茅山の上清宗壇にて、 歴代傳授すること千餘歳 の開

がそこに含まれているとしても、

それは相當程度に及ぶ

には、

次のような言葉が見られる。

纔かに三十八人。(『上淸大洞眞經』卷六、一九a四)

置いたものと見られる。蔣宗瑛の生卒年は詳らかでない三十八人という數は、校勘を行なった蔣宗瑛を念頭に

ものの、

『茅山志』卷十二に、

至元十八年 (一二八一)

つか見られるのである。

いという氣持ちが表われている。 に世祖から詔を受けたという記錄がある。その活動時期は、魏華存が靈媒楊羲を介して許氏のもとに降臨した興は、魏華存が靈媒楊羲を介して許氏のもとに降臨した興とはないが、歴代の宗師の閒で長期にわたって傳授されとはないが、歴代の宗師の閒で長期にわたって傳授されてきたとするこの言葉には、經典の正統性を認めさせたという氣持ちが表われている。

な代物だと言わざるを得ない。場にあった人物が書いたものにしては、あまりにお粗末れる序文は實に奇妙な文章であって、傳統を受け繼ぐ立れる序文は實に奇妙な文章であって、傳統を受け繼ぐ立しかし、同じく長い傳統を誇るかのように卷頭に置か

老寶經』と『洞眞太上素靈洞元大有妙經』からの引用をどが、道藏本で言えば、『洞眞高上玉帝大洞雌一玉檢五この序は、旣に指摘があるとおり、全體の三分の二ほ

『上清大洞眞經』

の構成について

重に行なわれたものでないため、地の文との齟齬がいくくこと自體は珍しくないかも知れないが、その引用が愼つなぎ合わせた文章となっている。序に他經の內容を引

かに調整不足であろう。また、次のような例もある。『九眞明科』に依據すべきことを述べているのは、明らする記述を引いているにも關わらず、文末で再び經典のする記述を引いているにも關わらず、文末で再び經典のする記述を引いているにも關わらず、文末で再び經典の傳授に關

靈大有妙經』。(一b八) 章』、第二の奇は『五老雌一寶經』、第三の奇は『素夫れ道に三奇有り。第一の奇は『大洞眞經三十九

趣旨の異なる次のような一文が置かれているのである。の文も『大有妙經』からの引用だが、この前には、實は、位に位置することを主張するものとしてよく知られるこ『大洞眞經』を筆頭とする三つの經典が上淸經の最上

## 『上淸大洞眞經』の構成について

(一 b六) 是の三經は、三十九章の尊經を輔くる所以なり。 又た『徊風帝一』、『高元雄一』、『五老雌一』有り。

『高元雄一』という呼稱は、道藏中に他例を見ないた 『高元雄一』という呼稱は、道藏中に他例を見ないた 『高元雄一』という呼稱は、道藏中に他例を見ないた 『高元雄一』という呼稱は、道藏中に他例を見ないた 『高元雄一』という呼稱は、道藏中に他例を見ないた

す。(一b一) 市の三十九戸に入る。是に於いて各おの真の貫く所中の三十九戸に入る。是に於いて各おの其の貫く所中の三十九戸に入る。是に於いて各おの其の貫く所中の三十九戸に入る。是に於いて各おの其の貫く所

人と爲り、三辰に上昇すべき者に傳へしむ。(二a二)た以て上淸八眞中央黃老君に傳へて、下方の當に眞す所の炁自り撰集するなり。(中略)元始天王、又此の經の作こるや、乃ち玄微十方の元始天王の運ら

おきながら、 同じ序文のなかで全く整合性のない二つの説を提示して あって、基づくところが定かではない。そして何より、 十九帝皇」という呼稱自體が他の文獻に見えないもので 由としてはよくできた話に見えるが、そもそも「上清三 神々が一章ずつ經を著し、それらを中央黃老元素道 た説であることが確認される。一方、前者は三十九位 る言及が全く見られない點は理解に苦しむ。 まとめたと説くものであって、三十九の章が成立した理 している點には疑問が殘るものの、 無上秘要』がその出典を『大洞眞經三十九章』と表示 部が 右のうち、後者は『五老寶經』からの引用文であり、 『無上秘要』卷三十にほぼ同文で引かれている。 周圍には、 雨者に整合性をもたせようとす 古くから言われてき 0

古

の序文が溫存されているという事實は、 る蔣宗瑛が全編にわたって校勘したとされる一方で、こ であるという事實、 二十三代宗師朱自英によるとされる序文がこうした内容 て の權威にも關わるとりわけ重要な事柄を述べるにあたっ 文に不自然な記述を並べ、經典成立の經緯という、 在していたとするならば、 言うような千年の傳統など、そもそも存在していなかっ 明らかに矛盾する説を漫然と倂記するであろうか。 來の『大洞眞經』を脈々と受け繼ぐ傳統が實際に存 そして傳承のもう一人の當事者であ その傳統を受け繼いだ者が序 程公端の後序に 經典

### 二 〈道經〉と〈章〉

たことを暗に示していると言えるだろう。

式を示すものとしてそこに置かれたのであろうが、 典を讀誦する前の儀式に關する文や圖が並んでいる。 ら始まり、「誦經入室存思の圖」「開經玄蘊呪」など、 『上清大洞眞經』卷一は、「誦經玉訣」と題する一文か これらは『大洞眞經』を讀誦する前に行なうべき儀 大半 當 經

『上清大洞眞經』の構成について

對象から外しておく。 分も含まれているが、 て、『大洞真經』専用に一から考案されたものではない は他の經典の記述を引用してつなぎ合わせたものであっ 部には、『大洞眞經』の成立を考えるうえで重要な部 本稿では、差し當たり卷一を分析

を假に②から⑤に分割して検討を加える。 ために、圖1に示したとおり、「高上虚皇君道經第一」 複數の要素から成り立っている。本稿では分析の 期にまとめて記述されたものではないらしく、 並ぶ形で構成される。それぞれの〈道經〉は、 經第三十九」まで、神の名前を冠する〈道經〉 表は四〇頁以降を參照)から「九靈真仙母青金丹皇君道 卷二以降は「高上虚皇君道經第一」(圖1@) 明らかに が三十九 以下、 ある一 便宜 時 昌

氣の入口を塞ぐように祈る言葉から始まる。 章」(⑤~⑥) は、太微小童に對して、死をもたらす死 まず、〈道經〉の名稱②に續いて置かれる、「太微小童

謹しみて太微小童、 干景精、 字、 會元子に請ふ。 常

## 『上淸大洞眞經』の構成について

に兆の舌本の下、死炁の門を守れ。(卷一、一a五)

ることなどが説かれる。 込み、修行者の血液となって泥丸に集まる様子を存思す その後、太微小童の吐き出す氣が修行者の身體を包み

これまで、

他の上清經において體內神の存思が重要な

は何 拿 拿 考えられてきた。(6) ことも不自然さを感じさせる。 六十位を數え、 とおり、 で祈りの對象とする神の關係について『上清大洞眞經 係をはじめとして、〈道經〉の名に冠される神と〈章〉 の部分に説かれる體內神の存思が修行法の中核を爲すと 位置を占めるのと同 も語っておらず、それぞれの〈道經〉の冒頭 に名の見える神は が置かれた理由は不明と言うほかない。 一つの 〈道經〉 〈章〉で複數の神に祈る場合があるため、 しかし、 樣、 の神と一 〈道經〉 『大洞眞經』においても 高上虚皇君と太微小童との關 **過**1で言えば、 對一の對應關係にない の數よりはるかに多い (a) 後述する (章) 直後 に

に⑤から始まる太微小童に關する一連の記述を置く必然

性は、全く感じられないのである。

强く示していると言ってよいだろう。 が、 〈章〉 **眞經**』と呼ばれる文獻であったか否かは確かめら たことが確認できるのである。その當時にこれが ては、大淵氏も指摘するとおり、 缺損しているらしいが、文字が確認できるところに 堂會」を除いてそこに見える。寫本は下部を四字分ほど 圖1① 一面に相當する內容が、 面の最後の一句 同じだが、その直後に「大洞玉經曰」という言葉があり 虚皇君道經第一」という名を提示するところは圖1②と 性を指摘されたものである。この寫本を見ると、 敦煌文書が存在する。英國・舊インド省圖書館が所藏す 拿 は無い。したがって、この敦煌寫本が書かれ るもので、 〈道經〉に〈章〉 このことを裏附けるように、『大洞眞經』に、 の部分が含まれていなかったことをうかが の部分が、 大淵忍爾氏が『大洞眞經』 の部分を含まない構成のものが存 本來の構成要素ではない可能性を 道藏本とほとんど異同 の一部である可能 た時 「俱入帝 高上 わせる 元々は 『大洞 期 在し

四四

れていなかった當時には、 見られる。したがって、〈道經〉に⑤~⑥の部分が含ま された符の書き方と用い方には⑤~⑥と通じ合う内容が 名であって、 なお、 圖1®の符は「大洞太微小童消魔玉符」という 明らかに太微小童に關連しており、 ①国の部分も含まれていなか (うに記

ったと考えられる。

らの って、 神々は、 上清經よりも後れて成立したことを示してい のまとまりのまま、 L 個に考え出されたものであることをうかがわせてい 神々相互の關係が明確でないという事實は、これらが別 <章>という構成に必然性がなく、 とは控えるべきだが、そもそも一つの〈道經〉に一つの かも むろんわずか一點の敦煌寫本のみによって斷定するこ 神々を列擧すること自體、 章> 拙稿で指摘したとおり、 他の複數の上清經に說かれる神々が、それぞれ に當たる部分を含まないテキストが存在し 何ら不自然ではないのである。 寄せ集めのように並んでおり、 その説が、 〈章〉に名の見える 〈道經〉と〈章〉の 明らかに他の 3 したが これ

0

方、

0

'例を『無上祕要』

に見いだすことができる。

#### 三 〈道經〉 の神

德經』 大洞眞經』がこれに基づいたと考えるに無理があ る數が限定的で配列順にも相違が見られるため、 る例としては、表1B『洞眞上清神州七轉七變舞天經 成立に關する情報は得られない。 神々がまとまった後の姿であって、それを『九天太眞道 とほぼ同じ神號が見られるが、これはすでに三十九位(タ) まったものとしては、 れたのであろうか(三十九位の神號は表1A参照)。 では、 〈道章〉の呼稱にもAと共通點が見られるが、 神號とその配列順において、 のものとして擧げている點は注目されるものの、 〈道經〉に冠される神々の名は、 『五老寶經』に『上清大洞: また、 より多くの共通點をも 神號を題に冠す どこから導か 『上清 まと 致す 0

眀 真宮 靈暉 府

右は太初九素金華景元君の居る所。

# "上清大洞眞經』の構成について

(『無上祕要』卷二十二、三a八)

どを列撃するなかで、右のように宮と府の呼稱を擧げ、 無上祕要』「三界宮府品」では、天界の宮殿の呼稱な

の名と、 記述を辿っていくと、そこに示される神々のうち十八位 そこに居ます神の名を示しているところがある。 「道經第二十二」から「道經第三十九」に冠される神々 神が、 字句の異同こそあれ、 表1Cに示したとおり、『上清大洞眞經』の 神格としては悉く一致し 一連の

らかに別に存在していたはずなのである。 清大洞眞經』には見えないから、これらの情報源は、 ている。ただ、その一方で、宮や府に關する記述は 明

Ī

容をもつものに『上淸元始變化寶眞上經九靈太妙龜山玄 するのは困難だが、 ほど離れたところに示すのみであるから、 。道迹經』『真迹經』に出づ」という曖昧な記錄を十一葉 その出典に關しては、 道藏中でこれらの記述に對應する內 『無上祕要』が「『洞眞經』 情報源を特定 及び

がある。

表1Dとして示したとおり、

該經の卷下に

名の見える神々のうち、 に關する記述も基本的な一致を見るのである。 無上秘要』のものと一致するだけでなく、 十五番目から三十二番目 神々 の居 の神が、

て叩齒すること三通。 て九拜し、景元君に朝す。畢らば、還た北に向 廻し下に映じ、 上清明真宫、 日及び太歳の日を以て室に入るべし。東北に向 太初九素金華景元君、 (中略) 金華景元君の道を修行するに、 靈暉府、 兆の頭面の境に入るを思 元は皇靈の氣、 景元君の四時に隨 天權鄉、 遊樂里に在り、 形長九千萬丈。 當に冬至の ふ形 眞を かひ かひ

(『龜山玄籙』卷下、 一九a一)

ることを述べるのが、 神が天界から修行者の身體に下降してくる樣子を存 節ごとに姿を變えることを述べる。そして、 たかを述べたうえで、 右に示したとおり、 その神が元々どのような氣であ 『龜山玄籙』 中略部分においては、 の記述の基本的な流 その 特定の日に、 神 が季

二六

經 卷下の十三番目、 のうち、 十四位の神々について同様の記述が繰り返されるが、 れである。『龜山玄籙』では、 0) 「道經第二十」「道經第二十一」と一致する 『無上祕要』卷二十二と一致するもののほ 十四番目も、それぞれ『上清大洞眞 卷上と卷下にお いて、 か (表 七

鄉 西華高上虛皇君、 君の四 に朝す。 を以て室に入るべし。 極 微里の中に在 時に隨ふ形景の、 略) 還た北に向かひて叩齒すること九通。 西華 の道を修行するに、當に立秋の 元は上皇の氣、 ŋ 西に向かひて六拜し、虚皇君 真を迴し下に映じ、 玉清音光宫、 諱 字〔2 八垣 形長六千 府 兆の胇 西 虚皇 日 萬 明

位

後門に入るを思へ。

0

(『無上秘要』卷九十七、

一七a四

まれた段階で、 その成立および構成については精査を要するが、 記述形式が全く異なるという奇妙な構成になっており、 る可能性が高い。 化寶眞上經九靈太妙龜山玄籙』にも含まれていることか 通する「元始」「變化」「上經」の六字が、『上清 とする類似の記述がある。出典とされる兩經の名稱 がすべて揃っていたと考えてよいだろう。 籙』は、 右例のほか、 . の 無上祕要』には、『元始變化實眞上經』を出典とする これら兩經は現行の 神 々に關する記述に限るならば、 卷上と卷下は記述が同系統である一方、 卷九十三にも『洞眞元始變化上經 現行本 上中下三卷から成る現行本 『龜山玄籙』に見えるような記 『龜山玄籙』に繋がるものであ 『無上祕要』 『龜山 卷中は を出 七十四 元始變 に共 玄

Ł

三十九位すべてについて對應する神號が見られる。

しか

ら

右に引いた『龜山玄籙』の文章と同樣の記述は、

。無上祕要』にも見いだすことができるのである。

異なるものの、

卷上にも『上清大洞眞經』

0

〈道經〉

0

順序こそ

一々と對應するものが見られ、

卷下の例と合わせれば、

1A・D)。さらには、表2に示したとおり、

『上清大洞眞經』

の構成について

# 『上淸大洞眞經』の構成について

#### 兀 章 0)

るように祈ることを説くのに對して(表3A)、『龜山玄 微小童に對して「舌本の下」「血液の府」を守ってくれ ほぼ一致している。例えば、『上清大洞眞經』では、 る神々にそこを守護してくれることを願う死氣の入口と く、『上清大洞眞經』において、太微小童をはじめとす 神が降り立つ部位に注目してみると、表3に示したごと 身體に降ってくる樣子を存思することを說く。そこで、 前節で見たとおり、『龜山玄籙』は、 は、高上虚皇君が「上元血液の府」に降下してくる 神々が修行者の 太

山玄籙』を介して見れば、「血液の府」という部位を接 關係が明らかでなかった高上虛皇君と太微小童が、『龜 樣子を存思することを說くのである(表3B)。 つまり、『上清大洞眞經』單體で見る限りにおい ては

點にして關連を有していることが知られるのである。

しかし一方で、太微小童をはじめ、『上清大洞眞經

0

〈章〉に名の見える神々に關する記述は、

『龜山玄籙』

ことは明らかである。

つまり、

『上清大洞眞經』は、

へ道

に、『上清大洞眞經』に類似する記述を見いだすことが みると、卷九十七に收める「迴神飛霄登空招五星上法」 には一切見られない。そこで『無上秘要』に目を轉じて

できる。

むこと九十過にして止む。 す。 を守り、 子、恒に我が肝中を塡め、 又た思ふらく、肝中四眞、名は清明君、 因りて歳星の精光を存し、 死氣を固塞し、我が爲に青精青水玉芝を降 我が胃管の戸、 口もて引きて之を嚥 字は明輪童 膏膜の下

(『無上祕要』 卷九十七、 一 <u>b</u>三 )

謹みて肝中四眞青明君、 の胃脘の戸、 膏膜の下、死炁の門を守れ。 字、 明輪童子に請 Š 常に

兆

兩者の記述はよく似ており、 別個に成立した説でない

(『上清大洞眞經』卷三、一九a五)

二八

って、 清大洞眞經』なのかという點になるだろう。 れたものであって、 しくは、〈道經〉の神と〈章〉の神とは別々に考え出 ものがまず存在し、そこから二系統に分かれたのか、 上法」と共通點を有しているのである(表4)。 經〉 (表1A・Dおよび表2)、〈章〉の神については「招五星 の神については 最大の問題は、『上清大洞眞經』のような構成 兩者を結び附けた姿を示すのが 『龜山玄籙』と共通點を有する一方 したが Ī Ł <u>ج</u> 0

敦煌文書が存在することから、 妥當である。 こちらが『上清大洞眞經』 五星上法」の方がより古い形を留めている可能性が高く、 『上清大洞眞經』とを比較すると、次に示すとおり、 け加えられた可能性が高い。 旣に指摘したとおり、 〈章〉の部分を含まない の情報源となった考えるのが しかも「招 〈章〉の部分は後から附 五星上法」と 形 招 式 0

法」においてはその神が「骨節二眞」と呼ばれるのに對番目の神は、ともに堅玉君であるが(表4)、「招五星上『上淸大洞眞經』第十八章の神と、「招五星上法」の八

敦煌文書ペリオ二七五一には次のようにある。名が物語るとおり、本來、骨に宿るとされる神である。ばれている(表3)。この堅玉君は、いかにも堅そうなして(表4B)、『上淸大洞眞經』では「胃脘二眞」と呼して(表4B)、『上淸大洞眞經』では「胃脘二眞」と呼

接し、炁を閉ざし、冥目し、內に堅玉君の入りて一在り。號して堅玉君と曰ふ。辰時に、手を兩膝上に第二真法。辰時に、大神は形を分かちて盡く骨中に

身の諸百骨中に坐すを視る。

成のものが先に存在した可能性は否定される。 せのである。したがって、『上清大洞眞經』のような構神とする「招五星上法」よりも明らかに後れて成立した神とする「招五星上法」よりも明らかに後れて成立した とがある。したがって、『上清大洞眞經』の説は、それを骨の神とする『上清大洞眞經』の説は、それを骨の神とする『上清大洞眞經』の説は、経緯はか

の神の名が見える例があり、第三十七章に至っては、神そもそも『上淸大洞眞經』では、一つの〈章〉に複數

『上清大洞眞經』

の構成について

行本

『龜山玄籙』の元となった文獻と『上清大洞眞經

示しているだろう。

一方の

〈道經〉の神については、

現

と言える。

見られる要素をその枠組みに無理矢理ねじ込んだことをいう數値ありきで構成し始めた後に、「招五星上法」にになっていることも(表3A・4A)、まず「三十九」とに守ってもらう部位も複數にわたるという不自然な構成

していなかったことを物語っていると言えるだろう。言えない。ただ、〈道經〉の神は〈章〉の神よりも先にきえない。ただ、〈道經〉の神は〈章〉の神よりも先にがら引用していることは、『無上秘要』の編者の手元にから引用していることは、『無上秘要』の編者の手元にから引用していることを物語っていると言えるだろう。

# 五〈道經〉と〈章〉の結合

もらう部位が共通しているのは、一方の説が成立した後、た際に宿る部位と、「招五星上法」において神に守って、龜山玄籙』において、神が修行者の身體に降ってき

〈章〉を置く構成を作りあげたのが『上清大洞真經』だる神々の體系を結び附け、一つの〈道經〉の中に一つのる神々の體系を結び附け、一つの〈道經〉の中に一つのる神々の體系を結び附け、一つの〈道經〉の中に一つのる神々の體系を結び附け、一つの〈道經〉の中に一つの〈道經〉の中に一つの《道經》の中に一つの表述といることによって、も同じ部位に全く別の神々を割り當てることによって、も同じ部位に全く別の神々を割り當てることによって、も同じ部位に全く別の神々を割り當てることによって、も同じ部位に全く別の神々を割り當てることによって、ものではいる。

である(圖2)。 である(圖2)。 にだ、既に指摘したとおり、『上清大洞眞經』がそれては〈道經〉と〈章〉の關係についての言及は見られなては〈道經〉と〈章〉の關係についての言及は見られないだ、既に指摘したとおり、『上清大洞眞經』におい

布く。(『上清太上玉清隱書滅魔神慧高玄眞經』八り二)中從り入り、下りて兆の身、舌本の下、血液の府に特を思ふべし。眞の炁は赤色煥煥たりて、兆の泥丸精を思ふべし。眞の炁は赤色煥煥たりて、兆の泥丸

右のとおり、『高玄眞經』では、まず、〈道經〉を讀む

くこと三嚥にして止み、便ち經を讀む」という言葉が見 を存思することを説く(圖2①)。その後、三つの祝文 太微小童の氣が「舌本の下、 前に太微小童の存思を行なう必要があるとしたうえで、 (圖2②④⑤) を唱えることを說くのだが、これらの祝文 『上清大洞眞經』に同じ順序で並んでおり 圖2の②と④の祝文の閒に位置する③「赤炁を引 血液の府」に到達する樣子 (副 1 () ()

られるところには、『上清大洞眞經』では

『大洞玉經』

韻文が置かれている

(圖 1 (f))。

ば、 立していた「高上虚皇君道經」に、 も複雑さを増すという所謂 明らかにする言葉に見えるが、後發の説は先發の說より 當てはめれば、〈道經〉と〈章〉とが關連していること 葉にかけて續いており、 ·明らかにされていく。これらは、『上清大洞眞經』に 〈道經〉について、それを讀む前に存思すべき神の名 高玄眞經』では、 太微小童の存思という修行法を、 同樣の記述が第八葉から第三十六 圖2①と同様に、三十九すべて 〈加上説〉に從って讀むなら 意圖的に關連附けよ それとは別個に成

は、

が

が高いのである。 るから、〈道經〉と〈章〉とを結び附けようとするこれ 秘要』からの引用であることを明記して文章を引いて 三十九の ら一連の記述は、『無上祕要』成立後に書かれた可能 うとする言葉だということになろう。『高玄眞經』 〈道經〉に對するこれらの記述の後に、 [無上 は

をもつものが、 える神々に關する言及が少なからずあり、こうした內容 ということになるのだが、『大洞玉經』と題する韻 これこそが讀誦すべき經の本體、『大洞眞經』の中核だ 所だということになる。したがって、 童を存思するのも、 で「經」、すなわち『高上虚皇君道經』 も重要であって、その前後で祝文を唱えるのも、 『大洞玉經』と題する韻文を讀むところが最も大切な箇 いと言える。これを『上淸大洞眞經』に當てはめると、 高玄眞經』の記述の流れを見ると、 先に擧げた堅玉君をはじめとして、〈章〉に名の見 まず最初に成立していたとは考え難 經典の讀誦に附隨する手順に過ぎな 素直に考えれば を讀むことが最 圖2③のところ 文に

は、『大洞玉經』の部分が原初の『大洞眞經』の姿を傳 かれた可能性が高いと考えるのが自然であろう。本稿で 入れたか、元のものとすり替えることによってそこに置 むしろ、元々は存在していなかったところに後から組み

ある。

#### 六 『無上祕要』以前の『大洞眞經

えているか否かの判斷は留保しておく。

ことになる。 て、 ち したがって、 本に近い姿の『上清大洞眞經』 對象とした語句を辿っていくと、『上淸大洞眞經』 宋の陳景元が『上清大洞眞經玉訣音義』において注の ほぼ全編にわたっており、 卷一の一部と、卷末の「徊風混合帝一秘訣」を除い 陳景元の活動時期が該經成立の下限という が存在したと推定される。 陳景元の時代には、 現行 のう

には、 た「釋三十九章經」が收錄されており、これを六朝成立 めて困難であると言わざるを得ない。 一方、その上限を定めるのは資料的な制約があって極 『上清大洞眞經』に見られる事項について解釋し 『雲笈七籤』卷八

Ł

に成立していたことになるが、そう考えるのには無理 と見る論考も發表されている。(窓) が六朝のものであれば、『上清大洞眞經』は、それ以前 もし、「釋三十九章經

三

して曰はく、「三藍羅、 高上の洞經を讀むこと旣に畢らば、 高上の內名なり。 波逮臺」。此 (『雲笈七籤』 卷八、二a六) 乃ち口づから祝 れ九天の

しているが、そこでは神の諱と字に觸れることはあって の神は、『龜山玄籙』の元となった文獻をその情報源と 然だと言わざるを得ない。旣に確認したとおり、「道經 君の祕密の名だと解釋しているが、こうした設定は不自 したとおり、これを「高上の內名」、すなわち高 記されている (圖1①)。「釋三十九章經」では、右に示 音」と呼ばれており、それに對應する「地上外音」と倂 「三藍羅、波逮臺」は、『上清大洞眞經』では「天上內 内名には言及していなかったはずなのである。 上虚皇

形長七千萬丈 高上虛皇君、 元は上皇の氣、 (『龜山玄籙』卷上、二三a一) 諱は幽造、 字は大法朗、

字は、 ったものが、後に文字で示されるようになったと推測さ すら見られない。こうしたことから、「道經」 **對應する『龜山玄籙』卷下に至っては諱字に關する記述** 化實眞上經』では、 で明示される一方、 しかも『龜山玄籙』卷上では右のように諱と字が文字 もともと口傳によって傳えられるという設定であ それらが文字では示されず、これに 『無上祕要』卷九十七所引 の神の諱 『元始變

されるようになった時期よりもさらに後のことと判斷さ れる。つまり、「天上內音」 それを『上清大洞眞經』や「釋三十九章經」のようには 獻の段階では明らかにされていなかったのだとした場合、 っきりと文字に示すようになるのは、 ものであって、『龜山玄籙』およびその元となった文 したがって、假に「內名」が諱や字よりも秘匿性の高 が 當初から構想されていた 諱や字が文字で示

> 三十九章經」の成立を『無上祕要』以前に設定すること か否かに關わらず、それを文字で明確に示している「釋

はできないのである。

もっとも、『上清大洞眞經』に含まれる內容が、

六朝

のである。 (21) 出典とする韻文が見られるが、 無いわけではない。『真誥』卷九に『大洞眞經中 時代に『大洞眞經』のものとして扱われてい 「玉清太和王祝」と題する祝文と基本的に一致するも これは 『上清大洞眞經 た例 が全く 篇』を

0

「眞誥」 卷九

れる。

玉清太和王祝曰 高上玉帝君道經

扶晨始暉生、 九天館玉賓 眇眇靈景元、 2光蔚、 晃朗 紫雲映玄阿。 森灑空清華。 金房煙霄歌。 濯 耀 羅 煥洞圓光蔚、 眇眇靈景元、 扶晨始暉生、 晃朗 紫雲

濯

耀羅

映玄阿。

燥洞

圓

森灑空青 華

七祖解 賢哉對帝 九天館玉賓、 施根、 賓 世世 役召 金房唱霄歌。 爲仙家。 佰 幽 車

一四 b 九)

(卷二、七b三)

字を冠していながら、『上淸大洞眞經』とは似ても似つ その一方で『眞誥』には、 同じく「大洞眞經」の四文

かぬ文獻も引用されている。

こと三四にして止む。 乃ち度して項の後ろを掩ふ。 して通ぜしめ、 當に炁を平らかにして正坐すべし。先ず兩手を叉し、 大洞眞經精景案摩篇』 項を舉げ、 風氣をして入らざらしむ。 項をして兩手と爭はしむ。之を爲す 人の精をして和せしめ、 に曰はく、 因りて面を仰ぎて上を 臥より起つに、 (卷九、三b一) 血を

せている。 ものであって、 祝上法』も、 このほか、 危險な所を通る際に邪を避ける方法を說く 卷十に引かれる『大洞真經高上內章遏邪大 一萬回の讀誦とはおよそ無關係な姿を見

> ることが擧げられる。さらに、『眞誥』卷五の「道授」 と題する經典目錄に『大洞眞經』の名が見え、それが、 して、『真誥』に『大洞眞經』を重視する言葉が見られ で特別な存在であるという認識が廣まった大きな要因と 冒頭でも述べたとおり、『大洞眞經』 が Ŀ 清 經 のなか

**眞經三十九章**』と呼稱される文獻が實體をもって存在し る昇仙という主張に沿った内容をもち、 在したのは事實だが、そのことを以て、 ではない『大洞眞經』も存在していたのである。したが また、右に示したとおり、 列擧され、 されるのは、道の經典として『八素眞經』など十數點が な經典であることを示す證左と考えられてきたのである。 って、『真誥』の頃にそれを「至經」と評價する説が存 に過ぎず、突出した地位が與えられているわけではない。 眞經』が他の上淸經よりも早い時期に成立していた重要 「在世」とされるわずか七點の一つであることが、『大洞 しかしながら、「道授」において『大洞眞經』が提示 次いで仙道の經典が擧げられるなかの三番目 讀誦するために作られたもの なおかつ『大洞 經典の讀誦によ

三四

ていたと考えるのは早計の譏りを免れない。

する點は興味深いが、 太上大道君 引用とされる內容が、 していたのである。そうしたなか、 大洞眞經』には繋がらない、 所を見いだすことができない。この頃もやはり、 見ると、そのいずれも『上清大洞眞經』 行き着くのだが、逆に となった文獻と、 上 ど變わらない。 秘要』に求めると、 無上秘要』が編まれた時期においても、 からの引用であることが明記される十數例につい 洞真金元八景玉錄』 『上清大洞眞經』に見られる要素を 「招五星上法」として引かれる文獻に 前述のとおり、 これについては別の機會に論じた 道藏所收の別の文獻、『上清高聖 『無上祕要』において『大洞眞 複數の に見られる例 『大洞眞經』 『大洞眞經』 『龜山玄籙』の元 には對應する箇 事情はさほ が二例存 が存在 か 『上清 B 無 在 0 7

結

61

上. 清 經の 經 典 群 が 整備され、 『大洞眞經』 を最上位に

を覺える。

『上清大洞眞經』

の構成について

で『大洞眞經』 なかったのかは知る由 像に難くない。そうした時期に、 据える考えが固定化されていくなかで、 のが失われていたのか、 るに相應しい經典が必要とされるようになったことは想 を實在させようとする動きが も無い あるいははじめから存在して が、 新たに經典を作ること かつて存在していたも 最上位に位置 あっ たのは

存在を以て、 とは言い難い部分に對應するものであるから、 その分量たるや微々たるものに過ぎず、 なかには が妥當である。 時期は、 ならば、 特定するのは難しい 事實であろう。 そうした試みが、いつ頃、 『上清大洞眞經』 その複雑な要素が現在のような形に構成された 『無上秘要』 『真誥』に見られる內容も含まれては 昇仙を目指して讀誦されてい 既に指摘したとおり、 の中に認め得るとすることにも躊 が、『上清大洞眞經』に が編まれた時期より後と考えるの どのように行なわれたかを 組み込まれた要素 しかも經の骨格

ついて言う

た内容の痕

この

例 跡 0 ・るが、

込むことによって權威附けを圖ったわけだが、結局のと わっていなかったことを物語っていると言えるだろう。 んだ者たちの周邊に、絕對的な位置に君臨する經典が傳 した權威附けを必要としたという事實こそ、この經を編 後れて成立したことを露呈する結果となっている。そう ころ、複雜な內容をもったがために、却って他經よりも T. 「清大洞眞經」 は、 上清經の所説をできるだけ詰め

(1) 『大洞眞經』に關する專論の主なものとして以下の三 究』同朋舍出版、一九九二年)。張超然「《大洞真經》的三十九章』をめぐって」(吉川忠夫編『中國古道教史研 de la Culture Française, 1983)。麥谷邦夫「『大洞眞經 financière du Ministère de l'Education Nationale et 經派的基礎研究』第八章、 實踐與發展」(『系譜、敎法及其整合:東晉南朝道敎上淸 Edited by Michel Strickmann (Publié avec l'aide Studies in Honour of R. A. Stein Volume Two, textes du Shang-ch'ing ching ((Tantric and Taoist Chen-Ching — Son authenticité et sa place dans les 點を擧げておく。Isabelle Robinet《Le Ta-Tung 國立政治大學中國文學系博

### 學位論文、二〇〇八年)。

- (2) この一段は、『上淸大洞眞經玉訣音義』において「道 である。陳景元とは異なる人物が書き込んだ注記が混入 じ文章が見えており、 經』」以下は、卷頭に置かれる叙の一b六以下にほぼ同 のように見えるが、一二b二の「又按『青要紫書金根 經第三十九」に對する注の直後に置かれる。一見、 編集上の混亂があることは明ら
- (3) 本稿において、「上清」の語を冠して『上清大洞眞經 用する。 他の文獻については特に斷ることなく、適宜、略稱を使 こととし、該經については常にこの六字の名で呼稱する。 と呼稱する場合は、專ら道藏洞眞部所收の六卷本を指す

した可能性も考慮すべきであろう。

- (4) «The Taoist Canon: A Historical Companion to the ciscus Verellen (The University of Chicago Press 經との關係に言及した。 交渉論叢』、道氣社、二○○五年)においても序文と兩 題を参照。拙稿「『五老寶經』小考」(麥谷邦夫編『三教 2004)所收のI・ロビネ氏による『上清大洞眞經』の解 Daozang» Edited by Kristofer Schipper and Fran-
- (5) 注(1)所揭張論文は、「《上淸大洞眞經》卷一〈誦經 應關係を精査した結果を示している。なお、 訣〉的儀式結構與來源」と題する表に、他の道典との對 卷一のうち

三六

「大洞減魔神慧玉清障書」と題する九十四句から成る韻「大洞減魔神慧玉清障書」と題する九十四句から成る韻

- から、 體 四十二に收錄する文章も、太微小童をはじめとする體 思を總合して捉えるべきとする。 はじめてその窮極性が理解される」と述べ、〈章〉 いう側面と共に、天界の存思という側面にも注目して、 がある。なお、金志玹「『大洞眞經』の實修における身 清太上玉淸隱書滅魔神慧高玄眞經』に基づくと見られる 分に説かれる體內神の存思と、〈道經〉の神に關する存 教』第一○七號、二○○六年)は、「體內神の存思と 『雲笈七籤』が「存大洞眞經三十九眞法」と題して卷 の存思を說くものである。この文章は、後述する 『雲笈七籤』「釋三十九章經」を踏まえて」(『東方 まず『高玄眞經』を分析したうえで檢討する必要 の部 內

- 七九年 けている。 形成していたものと考えて大過ないであろう」と結論づ 後半から八世紀初め頃と思われる)の大洞眞經 述であり、此等全體が唐代 …明かである」と指摘し、「本鈔本の中の前文とも稱 、き部 一分の前半は、三十九章の讀法についての (福武書店、 目錄篇一九七八年、 (本鈔本の寫成年代は七世紀 圖錄篇 0 **一儀的記** 部を 九
- 方宗教』第一一三號、二〇〇九年)參照。(8) 拙稿「上淸經の構成について―經典分析の試み」(『東
- (9) 『洞眞高上玉帝大洞雌一玉檢五老寶經』一七b七。なり、『洞眞高上玉帝大洞雌一帝君變化雌雄之道』には、お、『五老寶經』「大道雌一帝君變化雌雄之道」には、お、『五老寶經』「大道雌一帝君變化雌雄之道」には、
- 六a九に引かれる。 ち、第五章に相當する內容が『無上秘要』卷九十七、一ち、第五章に相當する內容が『無上秘要』卷九十七、一(10) 『神州七轉七變舞天經』に見える十四の〈道章〉のう
- (1) 砂山稔「『上清變化七十四方經』と密接な關係があ窓日錄』に名の見える『七十四方經』と密接な關係があ第九十五號、二〇一五年)は、『龜山玄籙』が『道藏闕第九十五號、二〇一五年)は、『龜山玄籙』が『道藏闕第九十五號、二〇一五年)は、『龜山玄籙』と『上清經』―『上清樂部論章を指摘する。

- 12 卷上は神の諱と字を明らかにする一方、卷下にはそれに 文字としては示されていない。現行本『龜山玄籙』では、 する記述がない。 諱と字は口訣によって傳えられるということであろう。
- 13 う認識が定着していたことを示すものであろう。 八章と齟齬していることも、 小字注には「骨神」とあって堅玉君を胃の神とする第十 韻文に「左有堅玉君」という句が有る。そこに附された 『上清大洞眞經』第二十六章の「大洞玉經」と題する 堅玉君は骨の神であるとい
- 14 く。その存思法では、 詳しくは、注八所揭拙稿 に入るを存す」と、 て喉下胃管の中に坐し、白氣に化して以て諸百骨節の中 み敦煌本とは大きく異なり、「堅玉君、 の坐して心中に在るを存す」とあるように、敦煌本と同 神々が修行者の身體各部に宿る樣子を存思することを說 法」から「第九眞法」まで、同樣の記述を繰り返して、 『上清太上帝君九眞中經』があり、そこでも、「第一眞 ペリオ二七五一と密接な關係をもつ文獻に道藏正 神の所在を直接的に述べているが、「第二真法」の 神が胃を經由することを述べている。 例えば、「第一真法」に「天精君 一多照。 字凝羽珠の入り 一部

18

そのほとんどの題には 三十九の 篇置かれるものと、 〈道經〉を通覽すると、 一篇のみのものが混在している。 「玉清」 の語を含む神號が冠され (g) (h) の位置に祝文が

> ており、「高上神霄玉淸王祝」と題するものが最も多い。 方で、「玉清」の語を含まない「上清紫元王」という

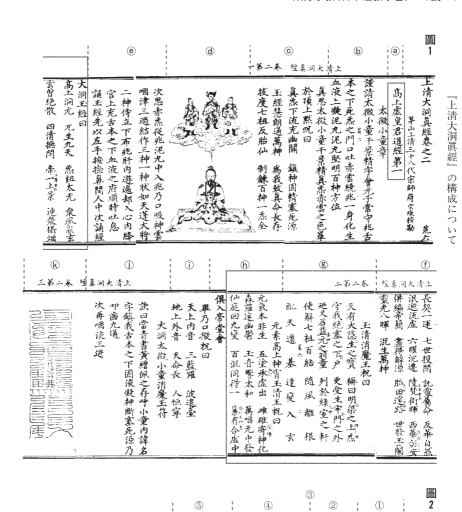
神號も見られ

- <u>16</u> 四十三に見える(一四b六)。 『大洞眞經三十九章』に「大洞玉淸隱祝」を結びつけよ 段には、「大洞玉淸隱祝は九天の上文、出づること高上 うとする意圖が見て取れる。なお、この一節は現行 の理は此に極まる。」(三六a九)と述べられており、 の口訣自りす。 無上秘要』では『洞眞玉淸隱書經』を出典として、卷 『無上秘要』卷四十二に出づるものとして引かれる一 滯を解き怨を散じ、『大洞眞經三十九章 0
- <u>17</u> を著したのは、 報』第六十集、二〇〇八年)は、陳景元が 『上清大洞眞經玉訣音義』について― ○九四年の閒だと推定している。 浦山あゆみ「陳景元の音注―『南華眞經章句音義』と 彼が茅山に歸った一〇八三年から沒した (『大谷大學研究年 『玉訣音義』
- 箇所もある。『玉訣音義』と「釋三十九章經」 作られたと推定する。 紀前半には成立していた『道君玉注』から拔き書きして れることなどを根據として、「釋三十九章經」は、 道君玉注』と「釋三十九章經」との閒 一例に過ぎず、「釋三十九章經」とは表現等が異なる 注(6)所揭金論文は、 しかし、陳景元が引くのはわずか 陳景元が『玉訣音義』に に共通點が見ら がともに 六世 引く

う。 經」には後世の情報も含まれていると考えるべきであろばそれを明示せずに引用したのであって、「釋三十九章その出處を明示したのに對し、「釋三十九章經」の著者での出處を明示したのは事實であろうが、陳景元は

- (19) 注(12)參照。
- () 「天上內音」が、『大洞眞經』に關連する經典や類書を除けば、他の文獻にほとんど見られないことも後出の傍陰けば、他の文獻にほとんど見られないことも後出の傍意となろう。「天上內音」については、『上清高上金玄羽意となろう。「天上內音」については、『上清高上金玄羽意となろう。「天上內音」が、『大洞眞經』に關連する經典や類書をべき問題である。
- 一致する。 
  一致可能
- 注(1)所掲ロビネ論文も『八景玉籙』に注目している。《Wu-shang Pi-yao》(École Française d'Extrême-作るが、内容から見て『玉籙』とするのが妥當であろう。作るが、内容から見て『玉籙』とするのが妥當であろう。なお、道藏本は『八景玉錄』に2001とを最初に指摘したのは、John Lagerweyと)このことを最初に指摘したのは、John Lagerweyと)

『上清大洞眞經』の構成について



(4)

羽重列干綠室之軒使解七祖百結隨風離

(5)

變百混同得一易有合虚中俱入帝堂室 運出於至音響太和萬唱無中發仙庭廻九

根配天逐基達變入玄玉清隱文又祝日 元杰非本生五逢承靈出雌雄寄神化森羅

畢此高上内祝秘文泄之七祖充責

(2)

天有大隱生之實稱曰明孫之上悉守我絕 仙里引赤杰三縣止便讀經經里又祝曰

塞之下戶更受生牢門之外乃又召益元之

1

古本之下血液之府果做咒曰

真然下流充幽關鎮神固精塞死源五經恵

朗通萬神爲我致真命長存核度七祖反胎

真之杰赤色燥燥從此泥丸中入下布此身

讀高上處皇君道經當思太微小童干景精

大洞消魔种慧内祝隱文

2

『上淸大洞眞經』の構成について

| 30 金闕後聖太平李眞天帝上景君 | 29 晨中皇景元君 | 28 四斗中眞七晨散華君 | 27 太極主四眞人元君 | 26 元靈黃房眞晨君 | 25 太一上元禁君 | 24 太皇上眞玉華三元君 | 23 九皇上眞司命道君 | 22 太初九素金華景元君 | 21 太陽九炁玉賢元君 | 20 青精上眞內景君 | 19 中央黄老君         | 18 無英中眞上老君        | 17 皇初紫靈元君      | 16 太極大道元景君  | 15 太清大道君   |               | 13 皇上四老道中君  | 12 高上太素君       | 11 皇淸洞眞道君         | 10 青靈陽安元君 | 09 上清紫精三素君 | 08 上元太素三元君 | 07 眞陽元老玄一君       | 06 三元紫精君  | ١. ا           | 04 上皇先生紫晨君 | 03 皇上玉帝君  | 02 上皇玉盧君 | 01 高上虚皇君  | A   上港大洞眞經』    |  |
|------------------|-----------|--------------|-------------|------------|-----------|--------------|-------------|--------------|-------------|------------|------------------|-------------------|----------------|-------------|------------|---------------|-------------|----------------|-------------------|-----------|------------|------------|------------------|-----------|----------------|------------|-----------|----------|-----------|----------------|--|
| 一後聖太平李眞天帝上景君     |           | 四斗中眞玉晨散華君    | 太極四眞人元君     | 元虚皇房眞晨君    | 太一上元禁君    | 天皇上眞玉華三元君    | 九皇上眞司命君     | 太初九素金華景元君    |             |            |                  | // C『無上祕要』卷二二に見える |                |             |            | ///  太陽君道章第十四 |             | / / 中央黃老君道章第十二 |                   | 皇初紫元君道章第  | 皇清洞眞君道章第   | 青靈陽安君道章第八  | 真陽元老玄一君道章第       | 三元紫精君道章第六 | 太上大道君〈道〉       | 皇上玉帝道章第四   | 上皇玉虚君道章第三 | 九天太眞道章第二 | 高上元始玉皇道章第 | 日一神州七朝七變舞天怒』   |  |
| 金闕宮 玉真府          | 七靈宮 機玄府工  | 華晨宮 魁元府工     | 四明宮 八朗府     | 金華宮 紫生府工   | 天皇宮 玉盧府工  |              | 紫耀宮 七寶府丁    | 明真宮 靈暉府上     |             |            | 神號と居處            | 二二に見える            |                |             |            |               | 十三          | 十二             | <sup>2</sup> 章第十一 | 十         | 九          | 外八         | <sup>通</sup> 章第七 | が六        | 章第五            | <u> </u>   | <u> </u>  |          | 学第 一      | 〈道章〉の呼稱戦七變舞天經』 |  |
| 23 金闕後聖太平李眞天帝上景君 | l         | 21 四斗中眞七晨散華君 |             | 19 元虛黃房眞晨君 | 18 太一上元禁君 | 17 天皇上眞玉華三元君 | 16 九皇上眞司命君  | 太初九素金華景      | 14 太陽九氣玉賢元君 |            | 12 三元紫映暉神虚生注眞元胎君 | 11 三元晨中黄景虚皇元臺君    | 10 三元四極玄上虛皇元靈君 | 9 太明靈輝中眞无上君 | 8 玄寂九元上虚皇君 | 7 三元无上玄老虛皇元辰君 | 6 五靈七明混生高上君 | 5 中元中舍虛皇君      | 4 東明高上虛皇君         | 3 西華高上虛皇君 | 2 南朱高上虛皇君  | 1 北玄高上虚皇君  | に見える神號           | 太妙龜山玄籙』卷下 | D『上清元始變化寶眞上經九靈 |            |           |          |           |                |  |

39 38 37 36 35 34 33 32 31

| , | 11       | 10        | 9         | 8         | 7       | 6       | 5       | 4       | 3         | 2       | 1       |             | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---|----------|-----------|-----------|-----------|---------|---------|---------|---------|-----------|---------|---------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | 紫虛高上元皇道君 | 高上虚皇君 1   | 上靈紫映九霄真王  | 高上玉寶九霄丈人  | 虚上三天玉童  | 皇老三天丈人  | 道極九天玄母  | 道根九天元父  | 玉真九天丈人    | 高靈九天王   | 一元始皇上丈人 | ゴシック體の數字は   | こころせいてはつきっと ちゃしょ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Į | 23       | 22        | 21        | 20        | 19      | 18      | 17      | 16      | 15        | 14      | 13      | 上清          | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | 紫虛三元紫精元君 | 紫虚玉皇先生紫晨君 | 虚明紫蘭中元高嵉君 | 太素高虛上極紫皇君 | 皇上玉帝 3  | 玄虛太眞洞景君 | 紫虛皇老上帝君 | 紫虛皇上太帝君 | 上皇先生紫晨君 4 | 皇上萬始先生  | 三元太明上皇君 | 四大洞眞經』の〈道經〉 | The state of the s |
| 7 | 36       | 35        | 34        | 33        | 32      | 31      | 30      | 29      | 28        | 27      | 26      | 25          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 皇初紫元君    | 太清大道君     | 太極大道元景君   | 中央黃老君     | 玉晨太上大道君 | 皇上四老道中君 | 皇淸洞眞君   | 上清紫精三素君 | 高上太素君     | 上元太素三元君 | 青靈陽安君   | 太微大帝君       | The state of the s |

12 1

上皇玉虚君

2 24

眞陽九老玄一君

7 37

无英中眞上老君

18 17 15 16 19 14 13 11 9 12

表2 『上清元始變化寶眞上經九靈太妙龜山玄籙』卷上に見える神號

8 10 5

|           |           |           |           |           | 39         | 38             | 37           | 36           | 35        | 34             | 33       | 32                           | 31         |  |
|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|------------|----------------|--------------|--------------|-----------|----------------|----------|------------------------------|------------|--|
|           |           |           |           |           | 九靈眞仙母青金丹皇君 | 太元晨中君峨眉洞室玉戶太素君 | 玄洲二十九眞伯上帝司禁君 | 小有玉真萬華先生主圖玉君 | 扶桑大帝九老仙皇君 | 東華方諸宮高晨師玉保王青童君 | 洞清八景九玄老君 | 太玄都九炁丈人主仙君                   | 太虛後聖元景彭室眞君 |  |
|           |           |           |           |           | 龜山九靈眞仙母    | 太元晨中君          | 玄洲二十七眞伯上帝司禁君 | 小有玉眞萬華先生主圖玉君 | 扶桑大帝九老仙皇君 | 高晨師王青童君        | 上上清八景老君  | <ul><li>太玄都九氣丈人主仙君</li></ul> |            |  |
|           |           |           |           |           | 寶素宮        | 玄洞宮            | 司空宮          | 金靈宮          | 清元宮       | 方諸宮            | 清虚宮      | 太玄宮                          | 无量宫        |  |
|           |           |           |           |           | 九玄府        | 太生府            | 仙都府          | 通氣府          | 暘谷府-      | 青元府            | 洞清府      | 玉堂府                          | 玄闕府        |  |
| 37        | 36        | 35        | 34        | 33        | 32         | 31             | 30           | 29           | 28        | 27             | 26       | 25                           | 24         |  |
| 中央總靈高皇黃帝君 | 北方通陰太陽黑帝君 | 西方少陰西金白帝君 | 南方通陽納陰赤帝君 | 東方上始少陽青帝君 | 龜山九靈眞仙母    | 太无晨中君          | 玄州二十九眞伯上帝司禁君 | 小有玉真萬華先生主圖玉君 | 扶桑大帝九老仙皇君 | 東華方諸宮高晨師玉保王青童君 | 上清八景老君   | 太玄都九炁丈人主仙君                   | 太虛後聖無景彭室眞君 |  |
|           |           |           |           |           |            |                |              |              |           |                |          |                              |            |  |

|          | 39      | 38      | 37           | 36           | 35        | 34             | 33        | 32         | 31         | 30            | 29      | 28        | 27       | 26      | 25      | 24        | 23        | 22        | 21       | 20       | 19      | 18       | 17      | 16       | 15      | 14       | 13       | 12      | 11      | 10       | 9        | 8       | 7        | 6          | 5        | 4        | 3        | 2        | 1        |    | Α             |
|----------|---------|---------|--------------|--------------|-----------|----------------|-----------|------------|------------|---------------|---------|-----------|----------|---------|---------|-----------|-----------|-----------|----------|----------|---------|----------|---------|----------|---------|----------|----------|---------|---------|----------|----------|---------|----------|------------|----------|----------|----------|----------|----------|----|---------------|
| では、一章に   | 君章      | 卿章☆3神   | ☆ 6神         | 3            | 上玄元父章☆7神  | 二血中赤炁君章☆2神     | 胞中黃炁君章☆2神 | 節中黑炁君章☆2神  | 結          | 84            | Bata    | 右目童子章     | 左目童子章    | 月中桃君章   | 日中司命章   | 白素右元君章    | 2  黃素中元君章 | 二紫素左元君章   | 皇一之魂章    | 九元之眞章    | 心中一眞章   | 胃脘二眞章    | 精血三眞章   | 肝中四眞章    | 一脾中五眞章  | 一肺中六眞章   | 一七眞玄陽君章  | 一膽中八眞章  | 九眞章     | 一黄庭元王章   | 絳宮中一元君章  | 泥丸上一赤子章 | 命門桃君章    | 中央司命丈      | 右白元尊神章   | 左無革      | 玉帝君章     | 酋        | 童        | 章題 | (『上淸大洞眞經』     |
| りの對象とするも |         |         | 陰莖之端ほか計6箇所   | 鼻下人中         | 本命之根胞胎大結  | 百關之穴絕節之下       | 小腹之內二孔之本戶 | 腸之口伏梁之下    | 五藏之下大胃上口   | 五藏之上結喉本戶      | 肺部之下五關  | 右目        |          | 右手通真之戶  | 左手通真之戶  | 下關之境      | 胸腹之境      | 頭面之境      | 右耳之下伏晨之戶 | 左耳之下伏晨之戶 | 胸中四極之口  | 太倉之腑五腸之口 | 鼻兩孔之下源  | 胃脘之戶膏膜之下 | 喉中極根之戶  | 頸外十二閒梁   | 背之窮骨九地之戶 | 背窮骨之下節  | 口之四際    | 兩胯之閒車軸之戶 | 項中大椎骨首之戶 | 泥丸九孔之戶  | 臍中之關命門內宮 | 絳宮心房之中血孔之戶 | 右腋之下肺之後戶 | 左腋之下肝之後戶 | 兩眉中閒紫戶外宮 | 玉枕之下泥丸後戶 | 舌本之下血液之府 | 部位 |               |
| <b>1</b> | 明堂中     | 帝室      |              |              | 胎大浩中      | ٢              | 本         | 限之下        | Н          | 五藏結喉之本        | 肺部華蓋之門  | 右目之中      | 左目中      | 右手之戶    |         | <b>主脚</b> |           |           | 之戶       | 之戶       | 胸中四極中   |          | 1111    | 胃管之戶高膜之中 | 喉內極根之戶  | 頸外十二閒梁之中 | 背窮骨地戶    | 背中骨節之府  | 口之四際中   | 兩丸之閒車軸下戶 | 大槌骨首之戶   | 九孔之戶    | 命門之外     | 心房之中       | 右腋下      | 肝之上門     | 眉中閒      | 泥丸後門之中   | 元血液      | 位  | ■ B『上清元始變化寶眞上 |
|          | 龜山九靈眞仙母 | 太无晨中君   | 玄州二十九眞伯上帝司禁君 | 小有玉真萬華先生主圖玉君 | 扶桑大帝九老仙皇君 | 東華方諸宮高晨師玉保王青童君 | 上清八景老君    | 太玄都九炁丈人主仙君 | 太虛後聖無景彭室眞君 | 金闕後聖太平李眞天帝上景君 | 晨中黃景元君  | 四斗中眞七晨散華君 | 太極主四眞人元君 | 元虚黄房眞晨君 | 太一上元禁君  | 天皇上眞玉華三元君 | 九皇上眞司命君   | 太初九素金華景元君 | 太陽九氣玉賢元君 | 青精上真內景君  | 中央黃老君   | 无英中眞上老君  | 皇初紫元君   | 太極大道元景君  | 太清大道君   | 玉晨太上大道君  | 皇上四老道中君  | 高上太素君   | 皇淸洞眞君   | 青靈陽安君    | 上清紫精三素君  | +       | -11      | 紫虛三元紫精元君   | 太微大帝君    | 上皇先生紫晨君  | 皇上玉帝     | 皇玉       | 무        | 號  | 眞上經九靈太妙龜山玄籙』  |
|          | 下<br>32 | 下<br>31 | 下<br>30      | 下<br>29      | 下<br>28   | 下<br>27        | 下<br>26   | 下<br>25    | 下<br>24    | 下<br>23       | 下<br>22 | 下<br>21   | 下<br>20  | 下<br>19 | 下<br>18 | 下<br>17   | 下<br>16   | 下<br>15   | 下<br>14  | 下<br>13  | 上<br>33 | 上<br>37  | 上<br>36 | 上<br>34  | 上<br>35 | 上<br>32  | 上<br>31  | 上<br>28 | 上<br>30 | 上<br>26  | 上<br>29  | 上<br>27 | 上<br>24  |            | 上<br>25  | 上<br>15  | 上<br>19  | 上<br>12  | 上<br>10  |    |               |

表 4

| 1          |      |    |        |    |           |        |      |            |
|------------|------|----|--------|----|-----------|--------|------|------------|
| A 『上清大洞眞經』 | 洞眞經』 |    |        |    |           |        |      |            |
| 神名         | 神字   | 章  |        |    |           |        |      |            |
| 干景精        | 會元子  | 1  |        |    |           |        |      |            |
| 務猷收        | 歸會昌  | 2  |        |    |           |        |      |            |
| 絳凌梵        | 履昌靈  | 3  |        |    |           |        |      |            |
| 玄充叔        | 合符子  | 4  |        |    |           |        |      |            |
| 鬱靈標        | 玄夷絕  | 5  |        |    |           |        |      |            |
| 理明初        | 玄度卿  | 6  |        |    |           |        |      |            |
| 孩道康        | 合精延  | 7  |        |    |           |        |      |            |
| 玄凝天        | 三元先  | 8  |        |    |           |        |      |            |
| 神運珠        | 子南丹  | 9  |        |    |           |        |      |            |
| 始明精        | 元陽昌  | 10 |        |    |           |        |      |            |
| 帝昌上皇       | 先靈元宗 | 11 | /      | В  | 『無上祕要』卷九七 | 七「玉清品下 | 」迴神  | :飛霄登空招五星上法 |
| 合景君        | 北臺玄精 | 12 | <      | 1  | 肝中四眞      | 清明君    | 明輪童子 | 丁          |
| 玄陽君        | 冥光生  | 13 | $\geq$ | 2  | 絳宮中一元丹皇君  | 神運珠    | 子南丹  |            |
| 上元素玉君      | 梁南中童 | 14 | X      | 3  | 肺中六眞      | 上元素玉君  | 梁南中童 | 里          |
| 養光君        | 太昌子  | 15 | /      | 4  | 腎中七眞      | 玄陽君    | 冥光生  |            |
| 青明君        | 明輪童子 | 16 |        | 5  | 脾中五眞 (    | 養光君    | 太昌子  |            |
| 元生君        | 黄寧子玄 | 17 |        | 7  | 精血三眞      | 元生君    | 黃寧子  |            |
| 堅玉君        | 凝羽珠  | 18 |        | 8  | 骨節二眞      | 堅玉君    | 凝羽珠  |            |
| 天精液君       | 飛生上英 | 19 |        | 9  | 心中一眞      | 天精液君   | 飛生上英 | 英          |
| 拘制         | 三陽   | 20 |        | 10 | 九元之眞男  :  | 拘制     | 三陽   |            |
| 上歸         | 帝子   | 21 |        | 11 | 皇一之魂女     | 上歸     | 帝子   |            |
| 翳鬱無刃       | 安來上  | 22 |        | 12 | 紫素左元君     | 翳鬱無刃   | 安來上  |            |
| 圓華黃刃       | 太張上  | 23 |        | 13 | 黄素中元君     | 圓華黃刃   | 太張上  |            |
| 啓明蕭刃       | 金門上  | 24 |        | 14 | 白素右元君   1 | 啓明蕭刃   | 金門上  |            |
| 接生君        | 道靈   | 25 |        | 15 | 日中司命君     | 接生     |      |            |
| 方盈         | 運梁   | 26 |        | 16 | 月中桃君      | 方盈     |      |            |

|       | 母類等 | 歸上明 | 中光堅 | 肇勒精 | 林虚夫 | 含光露 | 彫梁際 | 長來覺 | 彰安幸 | 保成昌 | 曲文子 | 仲成子 | 牢張上 | 照無阿 | 緑徊道 | 陽堂玉 | 日明眞 | 重冥空 | 叔火王 | 高同生 | 發紐子 | 混離子 | 理維藏 | 祖明車 | 幽臺生 | 斌來生 | 保谷童 | 案延昌 | 玄歸子 | 務玄子 | 素明 | 晨嬰 | 飛靈 |
|-------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|----|----|----|
| 『上青七記 | 1   | 下   | 四化靈 | 仲玄生 | 靈時道 | 中細  | 青平  | 南和  | 西華  | 北伐  | 靈和  | 西華  | 神生道 | 廣神  | 絶冥  | 八靈  | 帝   | 寥   | 右回光 | 回   | 慶玄  | 叔寶堅 | 法運珠 | 神無極 | 觀上生 | 精上門 | 明夫  | 合和嬰 | 盛昌  | 育上生 | 無映 | 陰精 | 陽光 |
| 可具際   | 39  |     | !   | 38  |     |     |     |     |     | 37  |     |     | 36  |     | 1   | !   |     |     | 1   | 35  |     | 34  |     | 33  |     | 32  |     | 31  |     | 30  | 29 | 28 | 27 |

『上清大洞眞經』の構成について

| $^{\prime}$ | //  | //   | //   | //   | //   | //    | //   | //       | //   | //       | //   | //       | //   | //       | //   | \        |
|-------------|-----|------|------|------|------|-------|------|----------|------|----------|------|----------|------|----------|------|----------|
|             |     |      |      | 22   |      | 6     |      | 21       |      | 20       |      | 19       |      | 18       |      | 17       |
| 天紀帝魂        | 九關魂 | 太帝精魂 | 九帝尊  | 帝皇太一 | 下元玄母 | 上玄元父君 | 司命精魂 | 血中赤氣君    | 天帝精魂 | 胞中黃氣君    | 帝眞精魂 | 節中黑氣君    | 元君精魂 | 結中青氣君    | 太一精魂 | 胎中元白氣君   |
| 照無阿         | 綠回道 | 陽堂玉  | 日明眞  | 重冥空  | 叔火王  | 高同生   | 發紐子  | 混離子      | 理維藏  | 祖明車      | 幽臺玉  | 斌來生      | 保谷童  | 案延昌      | 玄歸子  | 務玄子      |
| 廣神          | 絶冥  | 八靈   | 衆帝生  | 幽寥無  | 右迴光  | 左迴明   | 慶玄   | 叔保堅      | 法珠   | 神無極      | 灌上生  | 精上門      | 明夫   | 合和嬰      | 盛昌   | 育尙生      |
|             |     |      | 本命之根 |      |      |       |      | 百關之血絕節之下 |      | 少腹之內二孔之本 |      | 九腸之口伏源之下 |      | 五藏之下大胃之上 |      | 五藏之上結喉之本 |